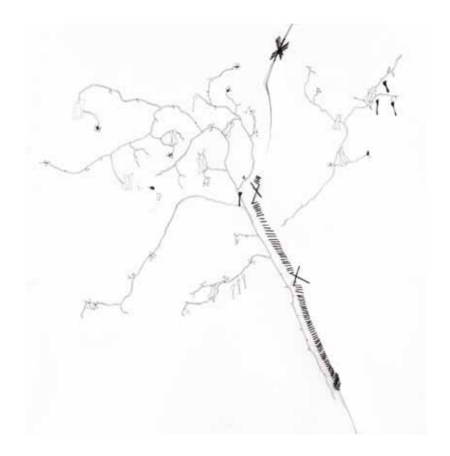
## 







אקה, 2010 (אקה, 2010 הפטה 100x72 הואקה, 2000 הדפטה דיגיטלית ואבקת פטטל על נייה, 100x72 מ"מ הפטה דיגיטלית ואבקת פטטל על נייה, 100x72 מ"מ

pastel powder, which created round smudges ... ווירה של קדושה ירדה על חלל הגלריה. that are placed tightly together like a screen. על קירותיה נצפים טקסים אורתודוקסיים ומשפחתיים. הטקס הוא אירוע סמלי המורכב -These smudges mark the outlines of the pho tographed images. Another part of the pixels מרצף של פעולות ומתקיים בסביבה מסוימת is left white and unprocessed. On other prints, ובמחזוריות סדירה. יהודי דתי חוזר על הטקסים the artist has only added linear sketches. והופך אותם למעין "לוּפ טקסי"; חזרה זו נועדה In these pictures, we see images that are not לחדד את הזהות של הפרט והכלל. ואכן, המפג־ echaracterized by clear facial features. Most שים המשפחתיים הטקסיים הנראים בתערוכה

of them are blurred or covered by dense color circles, preventing the viewer from recognizing them. In a touching photograph, one of the most outstanding pictures in the exhibition, both of the artist's parents are seen, while a thin sketch, resembling a torn tree branch, adorns their clearly visible faces. In one of the video works. one can see children burning Hametz (leavened food), and sparks from the fire seem like pixels processed in the other works presented in the current exhibi-

זו נקשרים לעיסוקה של האמנית בזהותה האישית והמשפחתית. מפגשים אלו מורכבים מהתחלה, אמצע וסוף. בתחילת המפגש לומדים דף גמרא - לימוד שהוא בגדר מצווה. המלכד את בני המשפחה. לאחר מכן באה הסעודה, ולבסוף מגיעות הברכות. מבין הטקסים המוצגים בתערוכה בולט מפגש האחים. לאחר 26 שנים שבהן האחים לא נפגשו, הם פותחים את ספר הגמרא. רק דרך הקריאה והשינון מגיעים השניים לדיבור אינטימי המקרב ביניהם ויוצר קרבה בין שאר בני המשפ־ חה. כמו כן, ניתן לציין

tion. In addition, the work presents sketched את הטקסים הבאים: "בר המצווה של האחיין", lines and smudges that are reminiscent of "עבודת וידיאו". וידיאוי מדליק נר" (עבודת וידיאו). the abstract that characterizes much of the בך, טיפין טיפין, מעבירה צילה פרידמן לנגד artist's work. In this manner, in art – as in עינינו תמונות המתארות טקסים ומנהגים שליוו life – a connection is created between past אותה רוב חייה. היא מאפשרת הצצה לעולם and present. Despite the differences, one שאינו מוּכר לכולם, מעין טעימה קצרה מהלכות can still detect clearly and with certainty the הדת היהודית. פרידמן נולדה למשפחה חרדית familiar style, still quite alive in the present מבני ברק. הוריה עברו את השואה - נושא works, conveying a sense of coming full circle. המהווה חלק מהותי בחייה. עם השנים חצתה האמנית את הקווים ובחרה ביצירה האמנותית. הלהט והדבקות ביצירתה דומים לדבקותו של

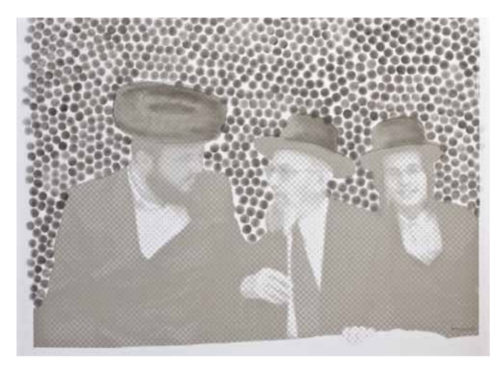
## יידיש / מאני לייב

רי וועלט איז פול מיט ריידו. עם רעדט דאד יעדע זאר. און יעדער אויף זייז שטייגער און יעדער אויף זיין שפראך.

> יידו רעדו יידיש אין אלע. אלע עקן וועלט איז אפריקע איז הייםער און אין סיכירער קעלש.

יידו רעדו יידיש. ווייל יידיש איז דאך שיין. מען קען א צווייטן יידן פארשטיין ווי זיך אליין.

Ora Kraus, Curator





Bar mizva, 2010 Digital print and pastel dust on paper, 72x100 cm

בר־מצווה, 2010 הדפסה דיגיטלית ואבקת פסטל על נייר, 72x100 ס"מ

(traditionally used to cover the front of the לגשר בין שני עולמות נפרדים ושונים - העולם holy arc in the synagogue), three artisan's של משפחתה החרדית, לצד עולמה הפנימי books, and a photograph of the artist's parents. העשיר בדמיון יצירתי. המאבק לא היה קל. After all these comes the exhibition Playing אבותיה של האמנית הם סופרים משושלת with Fire. Indeed, the artist's shift seems to do iust that – play with fire. She has come a long שבה הוא בנימין פרידמן ז"ל - סופר שחיבר את

way until she arrived at this "place" - a word that in everyday use marks a certain area in space, and in the words of the ancient wise (Jewish) men, it is another name for God. Throughout, Friedman attempts to weave the duality beating inside her – to find her place without undermining her family's honor, and without compromising her freedom. She attempts to create a bridge between her faith and her art. To that extent, she has chosen the media of

שוב ושוב, כתפילה וכמנטרה שאינה warrandocument the past but also confirms that what we see does indeed exist; using a digital camera, Friedman photographed her fam- בתהליך העבודה חיפשה פרידמן את הרווח ily during religious ceremonies, thus bravely choosing to immortalize her parents while they are still alive, lucid and active. The pho- והכתמים בציוריה נועדו להבליט את הבלתי ניתן tographs were doctored using a computer: the pixels were enlarged, blurred and then printed on aquarelle paper. After printing, the pictures were manually processed. Some of the pixels were covered using cotton wool dipped in ומעברים לשם איחוי בין שני עולמות מנוגדים

photography and video.

Photography does not

an embroidered Jewish ornamental curtain שומר המצוות החרדי. שנים רבות היא ניסתה שלמה גנצפריד ז"ל, מחבר "קיצור שולחן ערוך". הפירושים לתורה "מקור

התפילות" ו"קונטרס הטהרות". אביה, דויד פרידמן יבל"א, ממשיך בדרכם ומוציא לאור מחדש את ספרי אביו. לעומת בני משפח־ תה, העוסקים במילה הכתובה, בחרה פרידמן לעסוק בדימוי החזותי. בעולמה קיים חיפוש מתמיד אחר שליטה בגוף ושליטה ברוח, חיבור בין המישור הפיזי ובין המישור המנטלי. היצי־ רה מאחדת בין שניהם. במשך שנים יצרה האמ־ נית עבודות מופשטות, סגורות ובלתי מפורשות, שבהן הריק והלובן שלטו בדף. כמו במהלך טקסי מעגלי חוזר ונשנה, קוויה באו והלכו

נפסקת, כאמירה ששזורה בה שתיקה גדולה. הצר בין שני קווים או שני משטחים, וככל שהת־ קרבה הרווח נעשה צר יותר. המשטחים הלבנים לתפיסה. לדבריה, היא שואפת להגיע למקום מבטחים תוך כדי התלבטויותיה. פרידמן יוצרת בהתמדה עבודות עמלניות אובססיביות באמ־ צעות קווי עיפרון דקיקים, אשר יוצרים תפרים





Mother and Father, 2010 Digital print and pastel dust on paper, 72x100 cm

2010 אבאמא הדפסה דיגיטלית ואבקת פסטל על נייר. 72x100 ס"מ

ferent, but they did not appear all of a sudden. הטקסים אינם משמשים רק מושא בעבודותיה In hindsight, looking at the artist's full body of של פרידמן אלא נקשרים לעצם תהליך היצירה work, one can notice a text that has slowly and carefully changed. The buds of change have already appeared in the exhibition presented in Mishkan Haomanim in Herzelia, in 2002, ולרעיון מופשט. פעולות ועזרים סמליים שונים curated by Varda Ginosar. In the attached cat- ממחישים המרה זו, כמהלך שנועד ליצור שינוי

alogue (edited by Ilan Visgen) appears the work A Woman Praying (Burka), in which one can vaquely see - still quite abstractedly- a female image flying over the whiteness of the page. In another work from the same series, one can see a slim bird floating in the air. In another wonderful sketch one can clearly see the rough shoes of a man, and within one of them an imaginary leg is fixed. The rest of the works are abstract and are clearly reminiscent of the artist's delicate and sophisticated

handwriting; however, there is much move- מעצם טבעה, היצירה האמנותית משתנה. אם ment in them, and it seems that something עד כה המרכזי ב"פעולה המסמלת" של is bubbling somewhere beneath the surface פרידמן היה האבסטרקט, הרי שלאחרונה רוח – something very different from her past works. חדשה החלה לפעום בעבודותיה – היא נודדת Later on, in the exhibition Prayer Balls, pre- לביטוי קונקרטי וישיר יותר. העבודות הקונקר sented in the "Artists' House" in Tel-Aviv in טיות המוצגות בתערוכה מפתיעות ושונות, אך 2008, curated by Dr. Ktzia Alon, the concrete הן לא הופיעו כרעם ביום בהיר. במבט לאחור sphere appeared yet again. In the exhibition, על מכלול יצירתה של האמנית, ניתן להבחין prayer balls made out of dried fruit wrapped בתמליל שהלך והשתנה באיטיות ובזהירות. ניצני in embroidery thread, a map of Bnei Brak in ההשתנות הופיעו כבר בתערוכה שהוצגה במשכן

sented in the exhibition are surprising and dif- וגם דומים – מעין אמביוולנטיות בלתי פתירה. שלה. ואמנם, ניתן להצביע על זיקה מסוימת בין אופי יצירתה לבין מהותו של הטקס, בהיותו פעולה הממירה תוכן משמעותי עבור המשתתפים לסמל

> שאירוע ייחשב לטקס, יש צורך בשלושה מרכי־ בים: הפעולה המסמלת היא רעיון - מושא הטקס או מושא היצירה; זהו ההיבט המופשט המסמל את המהות המרכזית של הטקס, ללא תכלית תוע־ לתית. ביצוע הפעולות נעשה על ידי המשתתף, או האמן במקרה זה, בהיותו הגורם המקיים את הפעולה המסמלת. הרוטינה מציינת את ההתמדה, את ביצוע הטקס במועדים קבו־ עים. שלושת המרכיבים הללו קיימים גם בתהליך היצירה של פרידמן-כמו גם אצל אמנים אחרים שניתן לייחס לעבודתם אופי טקסי.

רגשי ותודעתי. כדי

Saba. 2010 Digital print and pastel dust on paper, 72x100 cm

סבא<sub>י</sub> 2010 הדפסה דיגיטלית ואבקת פסטל על נייר 72x100 ס"מ

a certain connection between the nature of her גינוסר. ברישומי הקטלוג הנלווה (עריכה: אילו work and the essence of the ceremony, being (בורקה), ויזגן) מופיעה העבודה אישה מתפללת (בורקה), an action that converts meaningful content שבה ניתן לראות במעורפל - עדיין באופן מופשט into a symbol and an abstract idea. Different ביותר – דימוי נשי מרחף על פני לובן הדף. בעבודה actions and symbolic aids illustrate this con- אחרת מאותה סדרה נראית ציפור דקיקה מרחפת version, as a move that is meant to create an באוויר. ברישום נפלא נוסף נגלים בבירור נעלי

ceremony, one needs three elements: the symbolic action, which is essentially an idea - the object of the ceremony or the object of the piece; it is the abstract facet symbolizing the main essence of the ceremony. without a utilitarian purpose. Performing the actions is done by the participant or the artist in this case, by being the element that fulfills the symbolic action. The routine signifies the perseverance, the performance of the ceremony at regular

an event to become a

intervals. These three elements also exist התערוכה "משחקים באש". אכן, המהלך של

actual work process. Indeed, one can point to האמנים הרצליה ב-2002, באוצרותה של ורדה emotional and conceptual change. In order for גבר גסות, כאשר באחת מהן מקובעת מעין רגל

> דמיונית. שאר העבודות הן מופשטות ומזכירות באופן ברור את כתב ידה המשוכלל והאנין של האמנית: ואולם, התנועה בהן רבה, ונראה כי משהו רוחש ומתרגש אי־שם בתחתית - דבר־מה שונה בתכלית מעבודותיה בעבר. בהמשך, בתערוכה "כדורי תפילה", שהוצגה בבית האמנים בתל אביב ב-2008, באוצרותה של ד"ר קציעה עלון, שוב בלט הממד הקונקרטי. בתערוכה הוצגו כדורי תפילה עשויים פירות יבשים עטופים בחוט רקמה, מפה של בני ברק ברקמת פרוכת, שלושה ספרי אמן, וכן תצלום הוריה של האמנית. לאחר כל אלה מגיעה

in Friedman's work process – as it does in האמנית נראה כמו "משחק באש". דרך ארוכה the works of other artists attempting to con- עברה עליה עד שהגיעה אל ה"מקום" הזה - מילה vey a ceremonial character to their works. שבלשון היומיום מסמנת אזור מסוים במרחב, Driven by its nature, the artistic creation ואילו בלשון חכמים היא כינוי לאלוקים. פרידמן changes. If so far the main ingredient of Fried- ניסתה לאורך כל הדרך לשזור את הדואליות הפוי man's "signifying action" was the abstract, עמת בתוכה - למצוא את מקומה מבלי לערער recently a new spirit has begun to appear in her את כבוד המשפחה ומבלי לפגוע בחופש פעולתה. works – she drifts into a more concrete and היא ביקשה ליצור גשר בין אמונתה ואמנותה. direct expression. The concrete works pre- למטרה זו נבחר הפעם מדיום הצילום והווידיאו.



Havdala, 2010 digital print and pastel dust on paper, 100x73 cm

**הבדלה**, 2010 הדפסה דיגיטלית ואבקת פסטל על נייר. 100x73 ס"מ

Unlike the rest of her family, who use the writ- כי מה שאנו רואים אכן קיים: פרידמן צילמה ten word, Friedman has chosen to use the במצלמה דיגיטלית את בני משפחתה בטקטים visual image. In her world, there is a continu- דתיים, ובתוך כך בחרה במהלך אמיץ להנציח את ous search for control over body and spirit, a הוריה בעודם חיים, צלולים ופועלים. התצלומים טופלו במחשב: הם הודפסו בהדפסה דיגיטלית הם הודפסו בהדפסה בהדפסה דיגיטלית tal spheres. Artistic creation unites both. For ועברו עיבוד ידני בעזרת צמר גפן ואבקת פסטל, years, the artist has created abstract, closed . אשר יצרו כתמים מעוגלים וצפופים כמו מסך

which emptiness and whiteness controlled the canvas. Just like a repeating circular ceremonial event, her lines came and went again and again, as a never-ending prayer or a mantra, like an utterance that holds a great silence. In her work process, Friedman looked for the narrow spaces between two lines or surfaces, and the closer she got, the tighter the spaces became. The white areas and the stains in her paintings are meant to emphasize

and vague paintings, in

that which is incomprehensible. Accord- רים חמץ. הניצוצות והגיצים הניתזים מן האש Friedman's works, but are also linked to her

footsteps and re-publishes his father's works. התצלום אינו רק מתעד את העבר אלא מאשר

כתמים אלו מתווים ברי־ בוים את קווי המתאר של הדמויות המצולמות. חלק אחר של התצ־ לום נותר לבן ובלתי מעובד. על גבי הדפסים אחרים הוסיפה האמנית רישומים קוויים בלבד. בתצלומים אלה נראות דמויות שאינן מאופיינות בתווי פנים ברורים. רובן מטוש־טשות או מכוסות כאמור בעיגולי צבע צפופים, המונעים את היכולת לזהותן. בתצלום נוגע ללב, אחד הבולטים בתערוכה, נראים שני הוריה של האמנית, כאשר רישום דקיק, דמוי ענף עץ תלוש, מעטר את פניהם הנראים בבירור. באחת מעבודות הווידיאו נראים ילדים המבעי־

ing to Friedman, she aspires to reach a דומים לפיקסלים המעובדים בעבודות המוצגות safe place through the exploration of her בתערוכה. כמו כן, נראים בעבודה קווים וכתמים doubts. She continuously creates obsessively רישומיים המזכירים את המופשט המאפיין רבות meticulous works through thin pencil lines, מעבודותיה של האמנית. באופן זה, באמנות - כמו בחיים - נוצר החיבור בין העבר לבין ההווה. למרות – creating stitches and pathways that serve to mend two worlds which are opposed and השוני, עדיין אפשר להבחין בבהירות ובוודאות yet similar – a type of unsolved ambivalence. בטביעת היד המוּכרת, אשר חיה ובועטת בעבודות הנוכחיות ומשדרת תחושה של סגירת מעגל. Ceremonies are not only used as objects in אורה קראוס - אוצרת



Lag Baomer, 2010 digital print and pastel dust on paper, 69x102 cm

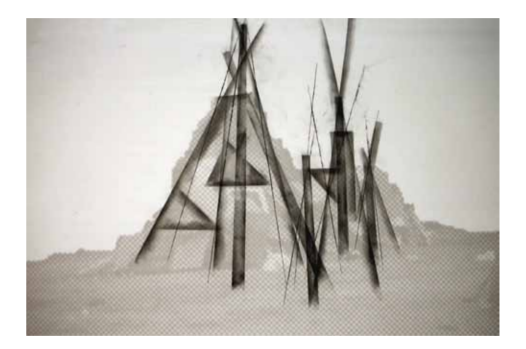
ל"ג בעומר, 2010 הדפסה דיגיטלית ואכקת פסטל על נייר. 69x102 ס"מ

is meant to elucidate the identity of the individual and of the group. And indeed, the ceremonious family gatherings that appear in this exhibition are related to the artist's attempt to tackle her personal and familial identity. These gatherings are comprised of a beginning, middle and an ending. At the start of the gathering, the participants learn a page from the "G'mara" (religious text) - a study which is a "Mitzva" (commandment), bringing the family together. Afterwards the dinner starts, and

n atmosphere of holiness descends over (ceremony of passage to adulthood), Biur the gallery, Exhibiting orthodoxand fam- Hametz (removal of leavened bread at Passily ceremonies on its walls. The ceremony is over eve) and The Ceremony of Lag Baomer a symbolic event consisting of a sequence of (ignition of fires to mark the great rebellion). actions and existing in a certain environment Thus, little by little, Zila Friedman puts before and a regular cyclicality. A religious Jew us pictures that depict ceremonies and cusrepeats these ceremonies and makes them toms that accompanied her most of her life. into a type of "ceremonial loop"; this repetition She enables us to peek into a world that is not

> familiar to everyone, a sort of a short "taste" of the religious Jewish customs. Friedman was born to a Haredi (Ultra-Orthodox) familv from Bnei Brak. Her parents survived the Holocaust - a subject that is an essential part of her life. Throughout the years, Friedman broke free and chose artistic creation. The zeal and passion in her work resemble those of an observant Haredi person. For many years, she has tried to create a bridge between two different and separate worlds the world of her Haredi

lastly comes the blessings. Amongst the family, and her inner world, rich with creative ceremonies portrayed in the exhibition The imagination. The struggle was not at all easy. Meeting of the Brothers stands out. After 26 The artist's ancestors are authors from the years in which the brothers did not see each Shlomo Ganzfried (GRHS) dynasty, the author other, they first open the G'mara book. Only of Kitzur Shulhan Aruch. Her grandfather the reading and repetition enables the two is Binyamin Friedman (GRHS) - an author brothers to converse, bringing them together who composed the commentary to the bible and creating intimacy among the rest of the Makor Hatfilot (the source of prayers) and family members. Also, one can note the fol- Contras Hataharot (booklet of purifications). lowing ceremonies: The Nephew's Bar-Mitzva Her father, David Friedman, continues in their





















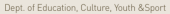
## Rehovot Municipal Gallery

Smilenski Culture Center



Municipality of Rehovot

Rehovot Foundation





Supported by

Ministry of Culture & Sport

English Translation: Yael Teff-Seker | Hebrew Editing :Yaron David Video Editing: Lily Orbach | Photographs (of Works): Guy Mendlim

Image Precessing and Digital Prints: Artscan

Design and Production: Dan Shaham Design

Curator and Gallery Manager: Ora Kraus artora@rehovot.muni.il

Printed in Israel by A.R. Printing Ltd, March 2011

Measurements are given in centimeters, height x width, unless indicated otherwise



לא כותרת, 2011 **Untitled**, 2011 עלא כותרת, 2011 ס"מ Pencil on paper, 100x70 cm

## Uniting erit iiik

Zila Friedman